# SAPPIRIM

Chicago Rabbinical Council

Issue 32

June 2021 / תמוז תשפ"א

## WAITING AFTER HARD CHEESE

When do you have to wait 6 hours?

#### Basic Halacha

Most people are familiar with the general rule that after eating meat, one must wait 6 hours before eating any dairy products.<sup>1</sup> [People with a family custom to only wait 1, 3, 5, or 5.5 hours should follow that custom, but everyone else should wait a full 6 hours.] After eating milk and most dairy products there is no need to wait 6 hours, but a person must eat something pareve, drink something pareve, and check (or wash) their hands before eating meat.<sup>2</sup> These safeguards ensure that there is no residue of milk on the person's hands or in his mouth.

One exception to that rule is that it is commendable (טוב להחמיר) to wait 6 hours after eating "hard cheese" which Shach4 defines as any cheese which has aged for at least 6 months. The most common application of this chumrah is

that if a person eats parmesan cheese - which by law must be aged for at least 10 months - they must wait 6 hours before eating meat. Some other cheeses which this might apply to are Asiago (medium or old), Romano, and aged cheddar cheese.

It is worth bearing in mind that the criterion is that the cheese be "hard", and the 6-month timeframe is merely a way to approximate

which cheeses will be hard enough to qualify. Therefore, if a cheese is 6 months old but is not noticeably harder than any other cheese, there is no need to wait 6 hours after eating it. For example, if cheddar cheese was packaged and kept in the refrigerator for 6 months, it does not have the strict status of hard cheese. Although aging technically continues on a minute scale even after the cheese is packaged, the

aging/hardening process has effectively stopped, and the cheese will not be appreciably harder after 6 months than when it was first packaged. Accordingly, there would be no need to wait 6 hours after eating that cheese before eating meat.

#### Shredded or Melted

What if the aged/hard cheese was shredded, melted, or mixed into other foods? If one eats it in that form, are they required to wait 6 hours before eating meat? The answer to that question revolves around Yad Yehudah's comments on a related halacha which Rema states, as follows:

...מיהו אם אין בשר בתבשיל רק שנתבשל בקדירה של בשר מותר לאכול אחריו גבינה ואין בו מנהג להחמיר וכן נוהגים לאכול בשר אחר תבשיל שיש בו גבינה או חלב מיהו יש ליטול ידיו ביניהם (רמ"א צ"ט ג')

משמע דאין צריך בכאן רק נטילת הידים כמו שס"ל להר"ת בין גבינה לבשר עצמו, ובתורת חטאת שם פסק דצריך בזה קנוח והדחה וכבר הרגיש בזה המנחת יעקב שם. מיהו בתוס' והרא"ש והטור בא"ח שם מבואר דאינו נקרא תבשיל אלא באין הגבינה בעין כלל אלא טעם לבד, ובהרי"ו כתב מרק של בשר ושל גבינה א"כ לשון הרמ"א כאן צ"ע, וצ"ל

דגם כוונתו שנתערב כ"כ שאין ממשו בעין כלל. מיהו זה נראה דלגבי גבינה קשה אין להחמיר בזה כלל בכל ענין דגם נתרככה ע"י הבישול. (יד יהודה, פירוש הקצר, צ"ט ל')

The following is a summary of the issue written by Rabbi Yehuda Spitz, from Yerushalayim, as printed in an article on hard cheese in Koveitz Ohr Yisroel.5

היד יהודה<sup>6</sup> מביא דין חדש לגבי גבינה קשה. דאם נתרככה ע"י בישול, אז אין להחמיר כלל. וכ"כ העצי העולה $^7$  שאפ' אחר תבשיל שיש בו גבינה קשה או שהועמדה בקיבה דאין צריך להמתין. ומוכיח דזה

משמעות הרמ"א (ריש סע' ג') דכתב דמיד אחר תבשיל של גבינה מותר לאכול בשר (ע"י נטילת ידיים), דמשמע דזה כולל תבשיל שיש בו גבינה קשה. דאם כוונתו הוא להקל רק אחר תבשיל של גבינה רכה, מה חידוש יש בזה, דבגבינה רכה אפ' לבדה אין צריך להמתין. וממשיך דהטעם שבתבשיל שיש בו גבינה קשה דלא צריך להמתין הוא דכל שנתערב בתבשיל נתבטל חריפתה ולא גרע מגבינה רכה, ועוד אין לחוש שמא נשאר בין השיניים דהא נמיחה בתבשיל. [אבל מסיים דאף שמדינא יש להקל, מ"מ המנהג הוא להחמיר בזה, והוי מדברים המותרים ואחרים נהגו להחמיר, עיי"ש.]



In This Issue

Cheese ...... 1

an Industrial Setting .... 2

D8 ......3

Composite Materials..... 5

Waiting After Hard

Hafrashas Terumah in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shulchan Aruch YD 89:1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shulchan Aruch 89:2.

<sup>3</sup> Rema 89:2

<sup>4</sup> Shach 89:15

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Koveitz Ohr Yisroel, Volume 62. Parenthetical comments and sources which originally appeared in the text of the article were converted to footnotes.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> יד יהודה פיה"ק ס"ק כ"ו.

 $<sup>^{7}</sup>$  עצי העולה הל' בב"ח כלל ג' ס"ק ט"ז ובחקי חיים ס"ק ט"ו.

וכן הוא דעת הג"ר עזריאל אויערבך שליט"א להקל למעשה<sup>8</sup> והגר"י הלוי בעלסקי שליט"א.<sup>9</sup> וכן כתב בקובץ פרי תמרים<sup>10</sup> דאחר שנתרכך יש לו דין גבינה רכה ואינו נשאר בין השיניים, עיי"ש.

ועיין בספר דיוני הלכה<sup>11</sup> שמדייק בלשון היד יהודה דאפשר שרק מיקל כשנתרככה על ידי בישול, אבל כשנתרככה על ידי אפיה או צליה אפשר שמחמיר. אכן, בספר פתחי הלכה<sup>12</sup> חקר בכוונת היד יהודה באופן אחר, דאפשר שכוונתו להקל דוקא בגבינה שנתרככה בתוך התבשיל שעכשיו חסר ממנה צורת גבינה (כמו לזניה), וצריך לעיין דכשהגבינה נתרכך על גב המאכל, שהגבינה עדיין ניכר (כמו בצנימים עם גבינה על גבה) אם עדיין מיקל, עיי"ש. [ולכאורה חילוק זו עולה יפה לסברת העצי העולה (הנ"ל), שכתב דכשנתערב בתבשיל נתבטל חריפתה, וק"ל.]

ועיין בקובץ אור ישראל<sup>13</sup> שהעלה דאפ' לדעת היד יהודה וסעייתיו, זהו דוקא בגבינות שהאיסור הוא משום שקשה ביותר ונשארות בין השיניים, דאז אפשר להקל כשנתרככה. אבל אם עושים פיצה וכדו' מגבינה שהאיסור הוא משום שהיא חריפה וחמוצה ומושכת טעם, לכאורה לא מהני מה שנתרככה על ידי בישול כיון דמ"מ הטעם החמוץ נשאר בפה זמן ארוך. ומוסיף דבודאי היד יהודה רק מיירי כשנתרככה על ידי הבישול ונשארה רך (כגון פיצה וכדו'), משא"כ אם נתקשה אחר כך ונהיה כל כך קשה שנשארת בין השיניים, דמה מועיל מה שנתרככה בשעת יצירתה, דסוף סוף עכשיו קשה ונשארת בין שנתרככה בשעת יצירתה, דסוף סוף עכשיו קשה ונשארת בין השיניים, וצריך להמתין אחר אכילתו, ופשוט, עיי"ש.

אמנם, אין כולם מסכימים לההיתר של נתרככה בכלל, דהבן איש חי<sup>14</sup> כתב דנוהגים להמתין בגבינה הוא אפ' בשלוקה או צלויה, עיי"ש, ולא כדעת היד יהודה. וכן פסק הגרי"ש אלישיב שליט"א<sup>15</sup> דאפ' אם הגבינה קשה נתרכך ע"י חימום (כמו בפיצה) צריכים להחמיר ולחכות, דלשיטה שממתינים מפני שטעם שומנו מושך בפה, אף לאחר שנתרכך עדיין מושך טעם ואין נ"מ במה שנתרכך, עיי"ש. וכ"כ הבדי השלחן. כו הוא דעת המעדני מלכים והאבני ישפה של שכתבו שלא רואה הבדל בין גבינה קשה לפיצה שנעשה מגבינה קשה, ומסיקו דברי היד יהודה הנ"ל הוא חידוש, עיי"ש. וכתב לי הרה"ג דניאל יהודה נוישדט שליט"א שם נתבשל הגבינה בתוך תבשיל ונימוח לגמרי (כמו בגבינה בתוך מרק) שלכאורה יהיה מותר לאכול בשר אחריו בלי המתנת שש שעות אפ' לדעת הגרי"ש אלישיב, שי"ל שדוקא בנידון שנתרככה אבל עדיין אפשר להכיר צורת הגבינה החמיר הגרי"ש אלישיב, שי"ל.

80 B

Based on these considerations, Rav Reiss ruled as follows.

 A person who eats cheese which aged for more than 6 months, must wait 6 hours before eating meat. This applies when the cheese is eaten in its natural form, whether it is whole, shredded, or grated. Furthermore, one must wait if the cheese is mixed into other foods (without any heating or melting) such as in a Caesar salad.

- 2. But if the cheese If it is cooked or melted a person generally does <u>not</u> have to wait 6 hours. That is true if the melted cheese remains in a liquid or semi-liquid form which, for example, would occur if it were included in a lasagna or eggplant parmesan, melted on top of a piece of toast or a slice of pizza, or used in seasoning<sup>20</sup> potato chips.
- There are rare cases where the melted cheese solidifies back into its original form, and if that were to occur, a person who eats the cheese must wait 6 hours before eating meat.

## HAFRASHAS TERUMAH IN AN INDUSTRIAL SETTING

A company owned by non-Jews will be using large quantities of produce from Eretz Yisroel, and it will be the Mashgiach's responsibility to separate terumah and ma'aser. The following are the required steps, divided into three parts – acquiring the seeds,<sup>21</sup> performing the hafrashah, and post-hafrashah actions:

## Acquiring the seeds

- Give one dollar to the manager as kinyan ma'os on the seeds. This also satisfies the kinyanim of situmtah and dina d'malchusa dina.
- 2. Give one dollar to the manager as (a) kinyan ma'os on the part of the building where the seeds are located, so that we can have (b) kinyan agav on the seeds, and (c) kinyan chatzer on the seeds.<sup>22</sup>

The simplest effective kinyan for acquiring מטלטלין from a non-Jew would be to perform both ma'os and meshichah (see Shulchan Aruch YD 320:6, Taz 320:6, Shach 320:8 and Mishnah Berurah 448:17), but meshichah is not always realistic; therefore, the text lists multiple alternate kinyanim. <sup>22</sup> In this context, it may be worthwhile to explain the concept of a "kinyan" as an act used to formalize the transfer of ownership, as opposed to a mere "payment".



 $<sup>^8</sup>$  דעתו מובא בספר כשרות במטבח - שו"ת על הלכות בשר בחלב בתשובות בסוף הספר עמ' רט"ז. שו"ת שלחן הלוי חלק א' פרק כ"ב ס' א' ד"ה זאת  $^9$ 

In a private correspondence Rav Belsky wrote that the accepted practice is to be lenient if the hard cheese was both "(a) softened via bishul and (b) somewhat mixed into other foods (even if it is still b'en)" (Dovid Cohen).

 $<sup>^{10}</sup>$  קובץ פרי תמרים גליון ה' פסקי הלכות עמ' קכ"ח ס"ק פ"ב - במאמר של הרה"ג חיים קלמן גוטמאן קובץ פרי שליט"א.

שליט"א. שליט"א. דיוני הלכה חלק ד' עמ' רל"ח ס"ק כ"ב <sup>11</sup>.

<sup>.</sup> פתחי הלכה על הל" כשרות מהדורא שניה פרק ח' סע' ב' ס"ק צ"ו  $^{12}$  .

 $<sup>^{13}</sup>$  קובץ אור ישראל גליון ו' בית הוראה עמ' פ"ט ד"ה אולם, במאמר של הרה"ג גדליה אבערלאנדער שליט"א.

בן איש חי ש"ש פרשת שלח ס' ט"ו <sup>14</sup>.

וה יינע א"ג - ס"ד ביאורים ד"ה וכן ומסיק דדין זה צ"ע א"ג - ס"ד ביאורים ד"ה וכן ומסיק דדין זה צ"ע א"בדי השלחן עמ'

שו"ת מעדני מלכים סימן צ"א <sup>17</sup>.

אבני ישפה הנ"ל, ענף ג' <sup>18</sup>.

בעמח"ס אמת ליעקב ודיוני הלכה ואב"ד של דטרויט.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> The seasoning is created by melting cheese, mixing it with starch or other minor ingredients, and spray drying it into a powder which is sprayed onto the chips.

<sup>21</sup> One cannot perform a hafrashah on someone else's produce without being appointed as a sheliach (Shulchan Aruch 331:30). If the owners of the company are not Jewish, they cannot appoint a sheliach. One way to resolve this issue is for the Mashgiach to take possession of the produce, so that he can perform the hafrashah as the owner. As will be noted below, the Mashgiach will "keep" (i.e., destroy or discard) just over 1% of the tevel which had been designated as terumah and terumas ma'aser. Additionally, he must take possession of another 19% of the tevel so that he can be mafrish the ma'aser, but that portion has no kedushah and can be left with the client once the procedure is completed. In some cases that is all the Mashgiach will have to take possession of (and will make a hafrashah without owning all of the tevel, as per Shulchan Aruch ibid.), but in other situations it may be logistically simpler for him to take ownership of the entire lot of produce.

- There is one opinion that in this type of situation,<sup>23</sup> there is not even a requirement for hafrashah of terumah and ma'aser. While this opinion is generally rejected, it may be a reason to not recite the brachos associated with the hafrashah and pidyon;<sup>24</sup> this is a question which requires further consideration.
- 4. Physically separate a little bit more than 1% of the produce from the rest of it.
- 5. Designate an American dime or quarter<sup>25</sup> as the one that will be used for pidyon ma'aser sheini.
- 6. Point at one corner of produce separated in Step #4, and say:

The produce that I am pointing at is Terumah Gedolah for the whole lot.

7. Say the following while to point at the separated produce, and switch to pointing at a wall near the produce when saying the words, "the wall of the factory I am pointing

> The produce that is in front of me plus nine times as much produce located closest to the wall of the factory I am pointing at, are Ma'aser Rishon for the whole lot.

8. Point once again at the separated produce and say:

> The produce that is in front of me is Terumas Ma'aser for all of the Ma'aser which I just separated.

9. Point at one side of the non-separated produce which is near the wall indicated in Step #7 and say:

> Of the entire lot of produce in this factory, 9% of it in the north part of the area which I am pointing at, is Ma'aser Sheini or

Ma'aser Ani – whichever is appropriate – for the entire lot. I am podeh the kedushah of any Ma'aser Sheini plus a chomesh onto the coin which I have designated for that purpose.

#### **Post-hafrashah Actions**

- 10. The produce designated in Step #4 is terumah temai'ah<sup>26</sup> and must be burnt.<sup>27</sup>
- 11. The coin designated for pidyon ma'aser sheini in Step #5 should be defaced and thrown into a river or lake.28

#### D8

Is it too similar to marijuana to be certified?

The following record of Ray Reiss' position on the use of marijuana, is an introduction to the topic of "D8"

## Marijuana

As more and more states legalize recreational marijuana use. Rav Reiss outlined the following position on its use and certification [separate from "traditional" concerns which might apply].

lageros Moshe<sup>29</sup> rules that it is assur to use marijuana. He notes that marijuana is מקלקל את הגוף, and statistics confirm that it "blows the mind" and prevents a person from concentrating on Torah, tefillah, and mitzvos. It is forbidden to put oneself into that state, as noted in Rambam.<sup>30</sup> lageros Moshe also notes that the use of marijuana encourages תאוה and hedonistic activities. This is similar to the advice given by Rav to his son, Rav Chiyah, "לא תשתי סמא", which Rashi explains to mean that he should not consume drugs because they are addictive, and he will get used to having that sort of pleasure.31

Thirdly, Iggeros Moshe says that the use of marijuana is a violation of קדושים. Rav Aharon Soloveitchik and Rav Emmanuel Jacobowitz also

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Gemara, Pesachim 113a as per Rashi. The relevant words in Rashi are: לא .תלמד לשתות סמים, מפני שתקבע להון ווסת ויהא לבך שואלך ותפזר מעות



<sup>23</sup> The seeds were shipped out of Eretz Yisroel after now and most Poskim hold that in that case it is tevel, but a few Acharonim argue that it is excused from terumah and ma'aser. For more on this see Derech Emunah, Hil. Terumah 1:197b and Iggeros Moshe YD 3:127.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> See Shulchan Aruch 331:78 & 331:137

 $<sup>^{25}</sup>$  At the time of this writing silver is selling at approximately \$28 per troy ounce, which would mean that a perutah is approximately 3 cents. [The calculations involved in that statement are beyond the scope of this article.] The text is being overly conservative in requiring that a dime or quarter (as opposed to a nickel) be used.

In most industrial applications the company will purchase large enough quantities of tevel that there will always be a perutah-worth of ma'aser sheini to be podeh, and there will, therefore, be no need for a perutah chamurah (see Rambam, Hil. Ma'aser Sheini 4:9 & 5:5).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> It is assumed that the produce was washed with water at some point in the processing, and therefore it is הוכשר לקבל טומאה. Accordingly, the ones designated as terumah will be treated as terumah temai'ah. [It is worth verifying this assumption for the specific produce being dealt with]. Tur YD 331 page 272a says that if the terumah was not הוכשר לקבל טומאה, it should be buried to assure that no one eats it (although, see Iggeros Moshe YD 3:129:a end).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> See Rema 331:19. [See Iggeros Moshe YD 3:129:a that it should specifically be burnt and not destroyed in some other manner.] A kohen (and people who are together with him) may have benefit from the produce as it burns (Rema ibid.). If it is too difficult to burn the produce, the custom is to bury it (Chazon Ish, D'mai 15:1 s.v. v'al, cited in Derech Emunah, Terumos 2:139).

<sup>28</sup> Shulchan Aruch 331:133. The mitzvah of biur ma'asros is to satisfy all terumah and ma'aser obligations before the end of Pesach of the 4th and year of shemittah (biur ma'asros), and then recite vidui ma'asros. Shulchan Aruch 331:140-146 discusses the mitzvah of vidui ma'asros as if it applies nowadays, and Rambam (Hil. Ma'aser Sheini 11:4) appears to even say this outright. However, see Derech Emungh (ad loc. 11:16-17) that although one should perform biur ma'asros at the specified time, there are a number of reasons why one should not recite vidui ma'asros nowadays (and he cites Chochmas Adam / Sha'arei Tzedek 11:12 who, in fact, questions why Shulchan Aruch cites these halachos).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Iggeros Moshe YD 3:35.

<sup>30</sup> Rambam, Hilchos De'os 4:1.

ruled similarly when this question was raised in the 1970s. Lastly, some have noted that marijuana has become a symbol of a counterculture, rebellion, and hedonism, and a person should obviously avoid associating themselves with people with those practices.

Based on the above, the cRc decided that we would not grant certification to recreational marijuana. We choose to live by the Torah's timeless values, and not be swayed by the mores of society.<sup>32</sup> Similarly, (a) we will not certify ecigarette juice, and (b) are careful how we note the Pesach status of cigarettes and similar items so as to not give the false impression that we condone their use.

Rav Yitzchok Zilberstein<sup>33</sup> reports that his father-inlaw, Rav Elyashiv, said that the aforementioned teshuvah in Iggeros Moshe is limited to people who use drugs for recreational use, but someone who has a medical need to use marijuana (in his case it was LSD) may do so. This is all included in the Torah's license to doctors to practice medicine; they must make delicate decisions as to whether to administer something which they believe is helpful to one who has a medical need, even though it is considered poison for everyone else.

Accordingly, cRc would (and has) certified marijuana which is intended for medicinal use.

What if the same item can be used for both recreational and medicinal use? Should we certify that item since it has medicinal uses, or should we not certify it since some will use it for recreational use? We decided that we would treat it similarly to how others certify "egg matzah" for Pesach; we will grant hashgachah but note on the packaging that it is only intended for cholim.

When considering whether we should certify items which contain CBD oil,<sup>34</sup> I posed the following question: is the relationship between CBD and THC similar to that of grape juice to wine? In other words, do CBD and grape juice both come from plants which have an alternate use (THC and wine) but are otherwise innocuous? Or is CBD more similar to THC itself? It appears that the answer to this is that CBD is very much akin to grape juice (it only contains 0.3% THC), and therefore we decided that it was suitable for certification.

We now turn to the issue of D8

#### D8

The hemp plant contains many "cannabinoids" of which the two primary ones are THC and CBD. The one which is presumed to be psychoactive is THC (Tetrahydrocannabinol), particularly the D9 (Delta-9-tetrahydrocannabinol) variety. CBD, cannabidiol, is assumed to not be psychoactive.

The hemp plant also contains a small amount of molecule called D8 tetrahydrocannabinol), which differs from D9 in that its double-bond is on the 8th carbon rather than the 9th. It appears that D8 has many of the same properties as D9 but is not as potent as D9. When the Federal government identified the specific cannabinoid which is illegal, they focused on D9, but [at least for now] left D8 as legal. On the state level, D8 remains legal and unrestricted (i.e., even minors can purchase it) in 39 states.<sup>35</sup>

It seems that there is not enough D8 in the flower to make it commercially viable to extract by itself, and therefore it can either be separated from CBD via fractional distillation<sup>36</sup> or by converting CBD into D8.<sup>37</sup> These methods of production surely require hashqachah, and the most significant question for us is whether we should certify it at all. As noted, we will not certify marijuana for recreational use. Is D8 different enough from D9/marijuana that we can allow it?

Rav Reiss said that due to D8 being legal and not having the same properties as D9/marijuana, we may certify companies using or producing it, assuming they meet all standard kashrus requirements. In the following teshuvah, he expounded on his approach to marijuana/THC, CBD, and D8.

#### בענין לתת הכשר למוצרי מערעוואנא

#### מערעוואנא

הנה לפני שתי שנים התירו הרשיות של כמה מדינות בארה"ב למכור ולקנות סמים של מערעוואנא (הבא מצמח הקנאביס) וגם מוצרי אוכל של מערעוואנא בתנאים שלא ימכרו לקטנים או בכמות גדולה וכדומה, ונשאלה השאלה אם נכון לתת הכשר למוצרים כאלו, כגון עוגיות עם רכיבים של מערעוואנא. וידוע התשובה של הרה"ג רב משה פיינשטיין זצ"ל (יו"ד חלק ג, סי' לה) שכתב לאסור עישון מערעוואנא מכמה

<sup>37</sup> See https://patents.google.com/patent/US20040143126A1/en. There may also be other methods of creating or isolating D8.



<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> For more on this last point, see ידי משה by Rabbi Tsvi Heber (COR).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> סמים לגוסס printed in Techumin 23.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> The marijuana/cannabis/hemp plant contains many chemicals which are collectively known as "cannabinoids". Of those chemicals, the most well-known are tetrahydrocannabinol (THC) and cannabidiol (CBD). THC is the psychoactive element of the plant that produces a "high" or euphoric feeling, while CBD is associated with some of the purported therapeutic effects of the whole plant - pain management, anxiety

reduction, improved sleep, and decreased inflammation - without the

https://www.binoidcbd.com/blogs/news/delta-8-thc-where-is-it-legallist. Among the states where is legal are Illinois (where cRc is based) and the one where we have been asked to grant certification.

<sup>36</sup> See <a href="https://delta8.science/how-to-make-delta-8/">https://delta8.science/how-to-make-delta-8/</a>.

טעמים, וביניהם (א) שמקלקל את הדעת, וע"י זה גורם מניעה מתפלה וממצות התורה, (ב) שגורם תאוה גדולה שיכול להעביר אדם על דעת קונו רח"ל וכמו שמצינו אצל בן סורר ומורה, (ג) ועוד שעובר בזה על מצות עשה של קדושים תהיו מפני שאדם שהוא להוט ובהול אחרי סמים נוהג כנבל גמור.

ובענין מה שכתב שיש איסור לגרום תאוה גדולה והתמכרות לדבר של תאוה, איתא בגמ' פסחים (קיג.) אמר ליה רב לחייא בריה לא תשתי סמא, ובפי' רש"י שם וז"ל לא תלמד לשתות סמים מפני שתקבע להון ווסת ויהא לבך שואלך ותפזר מעות עכ"ל. וכתב המאירי שם שמא לא יוכל לפסוק מהם עכ"ל, וכן רואים בחוש לגבי אנשים רבים שהתמכרו לסמים כמו מערעוואנא שזה גורם להם רעה אחר רעה כידוע לרבים. וכתב בס' החינוך (מצוה שפז) על מש"כ בתורה (במדבר טו:לט) "לא תתורו אחרי לבבכם ואחרי עיניכם," שזו מצות לא תעשה "שלא לתור אחר מחשבת הלב וראיית עינים...ודע בני ותהא מרגלא בפומך מה שאמרו זכרונם לברכה [אבות פ"ד מ"ה] עברה גוררת עברה ומצוה גוררת מצוה שאם תשית דעתך למלאות תאותך הרעה פעם אחת תמשך אחריה כמה פעמים...וכן מי שהוא תר אחר עיניו, כלומר שהוא רודף אחר תאוות העולם כגון שהוא משים לבו תמיד להרבות תענוגים גדולים לנפשו מבלי שיכוין בהן כלל לכוונה טובה. כלומר שלא יעשה כדי שיעמוד בריא ויוכל להשתדל בעבודת בוראו, רק להשלים נפשו בתענוגים, כל מי שהוא הולך בדרך זה עובר על לאו זה תמיד בכל עת עסקו במה שאמרנו." וכן נראה שאין כוונה טובה במי שרק ממלא תאוותו ומקלקל את דעתו.

## לצורך רפואה

אבל מ<sup>"</sup>מ יש לחקור אם מותר ליהנות מהמערעוואנא לצורך רפואה. הרשב"ם הנ"ל כתב "ואפילו לרפואה לא תישתי אם אפשר לרפואה אחרת." אבל נראה שאם כל זה לפי הרופאים והמומחים יש פעמים שאדם שסובל ממחלה כבדה ויכול למצוא מנוחה על ידי קצת מערעוואנא באופן שאי אפשר לקבל בקל על ידי דברים אחרים, יש מקום להקל. וכתב הרה"ג רב יצחק זילברשטיין שליט"א (נמצא בתחומין כרך לג) בשם חמיו הרה"גרב יוסף שלום אלישיב זצ"ל "שדברי בעל אגרות משה [הנ"ל] נאמרו על אדם בריא, ולא על מסוכן בעל סבל קשה הרוצה להקל את יסוריו."

וע"פ השיקולים האלו החלטנו להיות מוכן לתת הכשר אחר דו"ח כראוי מצד הרכיכים, הכלים, בדיקת תולעים, וכו', למוצרי מערעוואנא לצורך חולים ע"פ ציווי הרופאים שלהם שיהיה תועלת להם להקל עליהם מיסורין שלהם, אבל לא להכשיר מוצרי מערעוואנא לאנשים בריאים. ונוסח ההכשר הוא "כשר רק לחולים במדה הצריכה ע"פ הוראת רופא." ואע"פ שקשה להבטיח שבריאים לא ישתמשו בזה ג"כ, אין אנו אחראים לזה כמו שאין אנו אחראים אם אנשים יקנו מוצרי נבילות וטריפות בלי הכשר.

ולמה הדבר דומה, להכשר שנותנים ההשגחות למצה עשירה הנילושה עם מי ביצים שכשר לפסח בשביל חולים וזקנים הצריכים לזה ע"פ פסק של הרמ"א (או"ח ס' תסב סע' ד) אע"פ שאין ההכשר הזה שייך לבריאים ע"פ הלכה. ולא נראה נכון לגזור שלא להכשיר מוצרים אלו בשביל החולים הצריכים לזה ורוצים לאכול כשר בשביל החשש שגם הבריאים יאכלו את זה, שאם יאכלו בלי הכשר בשבילם יתכן שיאכלו בלי הכשר כלל. ועי' במאמר הנחמד של הרב יעקב צבי הלוי הבר שליט"א בקונטרס ידי משה חלק ב' (ס' א') "בענין השגחה על מריחואנה" שבאמת חשש לזה, ובירר טעמו שם כראוי, אבל מ"מ נראה שאפשר לתקן החשש הזה ע"י השגחה מוגבלת כעין מה שנותנים למצה עשירה וכמו שנתבאר.

#### (CBD) סי-בי-די

ומכל מקום לא כל האנפין שווין בענין זה, דהנה המערעוואנא בא משני רכיבים – מה שנקרא טי-איטש-סי ומה שנקרא סי-בי-די ושניהם גורמים הנאת הגוף אבל רק הטי-איטש-סי הוא גורם תאוה גדולה וקלקול הדעת כמבואר בתשובת רב משה הנ"ל. ועל כן נראה שאין שום טעם לאסור את רכיבים הבאים רק מסי-בי-די ולא מטי-איטש-סי. ויש שני מיני צמחים הבאים מקנאביס – מה שקוראים "העמפ" שיש בה טי-איטש-סי במדה קטנה מאד ומה שקוראים מערעוואנא שיש בה הרבה טי-איטש-סי. ואין הגבלות ע"פ החוק בנוגע ל"העמפ" מפני שאין טי-איטש-סי במדה שיש לחשוש עליו, אבל מכל מקום יש איזו הגבלות בענין המערעוואנא אפילו לגבי הסי-בי-די שבמערעוואנא לבד, אבל באמת נראה ע"פ הלכה שאין לחשוש לזה ובמדה שיש רק . רכיבים של "העמפ" או שיש רק "סי-בי-די" אפילו מצמח המערעוואנא, נראה שאיו מקום על פי הלכה לאסור את מוצרי אוכל כאלה אפילו לבריאים במדה שהם מותרים על פי דינא דמלכותא.

#### 8 דעלטא

ולאחרונה באה אלינו שאלה בענין אם יש לתת הכשר למוצר אוכל שיש בו סי-בי-די, אבל נוסף לזה יש בו גם כן מה שנקרא דעלטא 8 הבאה מן צמח הקנאביס. ודעלטא 8 דומה יותר לטי-איטש-סי ממה שדומה לסי-בי-די אבל לא באותה מדה של דעלטא 9, שהוא המולקולה העיקרית של טי-איטש-סי במערעוואנא. ויש מדינות שגם כן עשו הגבלות לגבי הדעלטא 8 אבל רוב המדינות בארה"ב לא חששו לזה כלל. ודברתי עם מומחה אחד שעובד בחברה היוצרת הרבה טעמים שונים ובקיאים במערעוואנא והמסתעף ממנו, והסביר לי שיש לדעלטא 8 קצת מן הבעיות השייכות למערעוואנא, שפוגע במוח אדם לכל הפחות לזמן קצר, אבל בכל זאת במדה קלה ביותר ממערעוואנא, וגם מזרז את האדם בניגוד למערעוואנא שמחליש את האדם וגורם לו "להיות נעול על הספה" (מה שנקרא לפי המומחים "קאוטש-לאק"). וגם שונה הדעלטא 8 ממערעוואנא בדבר זה, שבא מן ה"העמפ" ולא מן הצמח הנקרא מערעוואנא.

,8 ועל כן נראה ע"פ הנ"ל שאין לאסור למוצרי אוכל עם דעלטא שבאמת יש הרבה דברים שיכולים להפריע קצת את המוח כמו סוכר וקפאין ובפרט יין ושכר אבל לא אוסרים את כל הדברים האלו מפני שלכל הדברים האלה יש מקום וצורך לבני אדם, וכמו שמקדשין על היין וחמר מדינה וכו', וגם דשו בהם רבים. ולכן אין לאסור סם או רכיב מסוים אא"כ מוכח שיש בזה סכנה מיוחדת להמשיך את התאווה ולגרום לביטול מצוות ולשלול את הקדושה, וכמבואר בדברי האגרות משה הנ"ל. ולכן מכיון שאפילו הרשיות שאסרו את המערעוואנא מימי קדם בדרר כלל לא ראו צורר לאסור את הדעלטא 8. וגם איו זה מחליש את האדם אלא מזרז אותו, ואינו כטי-איטש-סי ממש אלא רק דומה לזה במקצת, ואין בו את השם או משמעות של מערעוואנא שמסמל את ההתנגדות נגד הסדר הרגיל כמו שכתבו כמה פוסקים לפני הרבה שנים (כמו שהובא בשם הרה"ג רב אהרן סולובייציק זצ"ל) לבאר פסקם לאסור את המערעוואנא, וגם רק נמצא במדה פחותה ביחד עם רכיבים אחרים, נראה שאין לנו לגזור גזרה חדשה בענין זה לאסור גם כן את הדעלטא 8.

ותקותינו שנזכה לראות את קיום דברי הנביא (ישעיה יא:יט) "כי מלאה הארץ דעה את ה' כמים לים מכסים" בדעת צלולה ובהירה, ושנהנה תמיד רק מסם החיים של תורתנו הקדושה.

יונה ריס

## COMPOSITE MATERIALS

Can they be kashered?

What is the status of a utensil made of multiple components as relates to kashering? example, if a utensil is comprised of 75% metal and 25% ceramic which are blended together, 38 can it be kashered with hag'alah? The metal component is suitable for hag'alah, but the ceramic is not, and the question is whether the overall composite can be kashered.



<sup>38</sup> Our discussion is specific to components which are blended, as opposed to ones where metal and ceramic (or glass) are  $\underline{\text{layered}}$  on one another. That topic is beyond the scope of this article.

The issue is discussed quite clearly by several Acharonim.<sup>39</sup> The reason to be lenient is that there is a general rule that when something is comprised of two elements, the item is judged by whichever of those elements comprises the "majority" (i.e., more than 50%). In fact, this is specifically mentioned as relates to the tumah status of an item made from a mixture of materials which can and cannot become tamei, where the item's status is determined by whichever the majority component is.40 Accordingly, the Ben Ish Chai and others are lenient.41

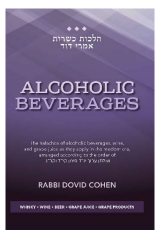
Radvaz, Yad Yehuda, However, and Maharsham<sup>42</sup> argue that the general principle of following "majority" is not applicable in this case. Cheress (ceramic) cannot be kashered due to a physical limitation that the hag'alah water will not remove all absorbed ta'am. That property of cheress is not necessarily governed by halachic principles, and we must be concerned that ta'am remains in the cheress portion of the composite even after hag'alah.

In more recent Poskim, Minchas Yitzchok<sup>43</sup> cites both opinions, and there is a strong inference in Iggeros Moshe<sup>44</sup> that he adopts the strict position on this matter. However, Rav Fuerst reports that Rav Moshe Feinstein told him that as long as the material is less than 50% cheress, one can kasher it with hag'alah.45

That said, Maharsham and Beis Yitzchok<sup>46</sup> suggest an alternate reason to be lenient. Let us suppose that the cheress component retains its properties in the composite and (some of)<sup>47</sup> the ta'am absorbed into it will not be purged by hag'alah. That means that after the utensil undergoes a kashering process, there is minimal ta'am left (i.e., what is absorbed into the percentage which is cheress) and that ta'am will surely be batel b'shishim into kosher food put into the utensil.48 Accordingly, it qualifies as a utensil which is עשוי להשתמש בשפע,<sup>49</sup> and there is legitimate basis for using such a utensil without kashering.

Thus, even if one is theoretically machmir to say that the cheress in a composite retains its status as "cheress", this is an additional reason to say that the kashering is "good enough" to permit its use. [Those Poskim cited above as being machmir do not address the possibility of relying on this line of reasoning]. However, there is one significant limitation to this lenient position. It assumes that any ta'am remaining in the utensil will be batel b'shishim into the kosher food. But that cannot be

relied upon if one is kashering from chametz and the utensil will be used on Pesach, because chametz cannot be batel on Pesach. In contrast, those who adopt the earlier lenient position (i.e., follow the "majority") would rely on this even when kashering for Pesach.



Available at www.KashrusHalacha.com

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> See Shulchan Aruch YD 99:7, Taz 99:15, Pri Megadim SD 99:23, Aruch HaShulchan 99:49, and Chochmas Adam 52:10.



<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Most of the sources noted below are from Darchei Teshuvah 120:20, Minchas Yitzchok 4:114:4, Hag'alas Keilim pages 32-34, and Siddur Pesach K'hilchaso 9:31

<sup>40</sup> Rambam, Hilchos Keilim 12:4.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Ben Ish Chai in Rav Pealim OC 3:28. See also Darchei Teshuvah 120:20 who cites an article in Torah Mitzion Volume 9 Issue 3 as being lenient.

<sup>42</sup> Radvaz 3:401 (844), cited in Ikrei HaDaT YD 18:14, Yad Yehuda (Aruch) 69:81 (towards the end), and Maharsham 1:53 (end).

<sup>43</sup> Minchas Yitzchok 3:67:6 and 4:114:4.

<sup>44</sup> Iggeros Moshe OC 3:58 (end) says that some suggest that aluminum dishwashers contain a percentage of cheress, and he rules that therefore they should not be kashered until they are aino ben yomo (when we can apply the principle that safek d'rabannan l'kulah). This indicates that were we to be sure that the metal was blended with cheress it would be improper to perform hag'alah

Siddur Pesach K'hilchaso ibid. reports that Rav Elyashiv was machmir on this issue.

<sup>45</sup> Ray Fuerst was unsure how to reconcile this ruling with that of lageros Moshe noted above.

<sup>46</sup> Maharsham ibid., and Responsa Beis Yitzchok in the addendum/table of contents printed in the back of Yoreh Deah volume 1, in his comments to Teshuvah 146 (point #7).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Logically, we must assume that hag'alah removes <u>some</u> ta'am even from cheress, for if the ta'am was permanently "locked in" then it would also not spread into kosher food used in the utensil (and there would be no need for "kashering" altogether). This can also be seen in the halacha that in certain cases one can use a non-kosher cheress utensil after it undergoes three hag'alos (see Shulchan Aruch YD 113:16, and above in Chapter 4) which is based on the assumption that some ta'am is purged during each haa'alah.

<sup>48</sup> As a point of reference, Pri Megadim (Hanhagos Hashoel Im Hanishal 2:5) says that the contents of a container can be assumed to be at last 30 times the volume of the thickness of the container's walls. If so, if the container is 25% cheress and 75% metal, then even if no ta'am was purged from the cheress portion during hag'alah, the subsequent kosher food put into the container will have 120 times the volume of the residual ta'am. For example, if the container's walls have a volume of 4 cubic inches, and we estimate the container holds 120 cubic inches (i.e., 30 times the volume of the walls), the cheress portion of the walls is 1 cubic inch, and the contents of the container will be 120 times that amount.